Los epigramas de amor belenisticos y la composicion de
Prop. 2.17 ..

Vil 4. Marquez Guerrero I

Aproxintdcion a ln nocién de implimtum Enfoque
complementarista . e e
Maria José Chaves Garc1a

Zum Erwverb dev Pluralmorphologie im Schweizerdeutschen
und n der deuischen Standordprache ..o
Stefan Ruhstaller

La pintura como refevente en Manuel Machado y Antonio
de Zayas ...

Eloy Navarro Dommguez o

- 175

- 191

o 203

. 241

“Por asperos caminos”. El viaje
de amor de la literatura
de corte a Cervantes

Luis Gomez Canseco

De entre las metiforas que se han convertido en obje-
tos recurrentes para todas las literaturas, acaso sea aquella
que identifica la vida humana con un viaje la que ha
obtenido un éxito més perdurable y completo. Era previ-
sible. Cuando Homero hizo recorrer a Ulises el mar Medi-
terrineo en su regreso a Itaca estaba ofreciendo una clave
alegbrica para toda la literatura posterior, Asi lo entendid
Virgilio y embarcé al piadoso Eneas en una aventura simi-
lar. Horaclo dio a la navegacion el valor de un simbolo
moral. Tras ellos, los peregrinos de Chaucer, la jornada de
Jorge Manrique, Dante atravesando la tenebrosa selva,
Lizaro v los demis picaros, los viajeros imaginarios del
KVII, Shanti Andia o el recorrido urbano de Leopold
Bloom conforman una compieja red de transformaciones
sobre la imagen primera.

Como referente alegorico del amor, el viaje aparece en
la literatura occidental desde sus formas clasicas y vincu-
lado a mitos como el de Orfeo y Euridice o Hero v Lean-
dro. El tépico se va construyendo paulatinamente como

17



Lurs GOmez Cangeen

un vigje lleno de peligros, que exige vencer diversas difi-
cultades naturales: atravesar mares o rios, cruzar desiertos
0, mas frecuentemente, subir altas y escarpadas cumbres.
Cuando llega a la literatura cortesana del siglo XV, el
médulo temdtico del viaje de amor estd perfectamente
definido y se convierte en un repetido recurso alegérico.
Toda la literatura de corte, esto es, la poesia de los Can-
cioneros, los libros de caballeria y la novela sentimental
recogen una y otra vez este module temitico, que, a tra-
vés suyo, llega luego a la literatura del Siglo de Oro.

Los elementos que conforman el tépico no varian. El
caballero o el enamorado se adentran en soledad y sin
guia cierta en una aspereza oscura y tenebrosa que hace
el recorrido temible y lleno de dificultades. Poco después
se inicia la subida a una montafia, en cuya cima se ha de
acometer alguna empresa amorosa: atacar el castillo del
amor, sufrir prisién en él o hacer penitencia de amores.
Este viajero se encuentra en el interior de una realidad
que se rige por el caricter simbdlico del marco v de la
propia accion. Si el viaje es el camino que conduce a la
consecucidn del amor, el paisaje tiene también un obvio
valor alegorico. Asi lo encontramos desvelado en el pasa-
je final del Siervo libre de amor de Juan Rodriguez del
Padrén:

...desperté como de un grave suefio a gran priesa
diziendo: “Bueita, buelta, mi esquivo pensar, de la
deciente via de perdicion que el drbol populo, consa-
grado a Hércules, le demostrava al seguir de los tres
caminos en el jardin de la ventura; e prende la muy
agra senda donde era la verde oliva, consagrada a
Minerva, que el entendimiento nos ensefiava cuando
partid airado de mi”. En cuya busca, pasando los
grandes Alpes de mis pensamientos, degendiendo a
los sombrosos valles de mis primeros motus, arriban-
do 2 las faldas de mi esquiva contemplacion al fallir
de las pisadas, preguntava a los montafieros e burla-
van de mi; a los fieros salvajes, y no respondian; a los

12

“Por AspEros Cavmins”

auseles que dulcemente cantavan, e luego entravan
en silencio. (Rodriguez del Padron, 119)1

Rodriguez del Padrén no encuentra inconveniente en
mezclar el viaje alegbrico a través de “los grandes Alpes
de mis pensamientos” con elementos aparentemente mas
reales como los montafieros o los pijaros. En la poesia de
los Cancioneros el tdpico se recoge sin alteraciones:

Yo softava que me iva,
desesperado d'amor,

por una montafia esquiva
donde si no un ruisefior
ne hallé otra cosa biva;

y del dolor que levava
sofiava que me finava,,.?

El poema “Recontando a su amiga un suefio que 06"
es obra de un poeta emblemitico, Garci Sdnchez de
Badajoz. En otros casos, el poeta se concentra en la cima
de la montafia y en la descripcién del paisaje alegérico,
prescindiendo de la circunstancia del viaje. Asi ocurre en
la coplas “Castillo d'amor” de Jorge Manrique, donde se
describe detalladamente el lugar que rodea al castillo y su
construccién alegdrica:

La fortaleza nombrada
esta’n los altos alcores
d'una cuesta

sobre una pefia tajada,
magcica toda d’amores,
muy bien puests;

1. Rodriguez del Padron, Juan (1987), Stervo libre de amor, en Her-
nindez Alonso, César (ed.), Novela sentimental espafiola, Barcejona,
Plaza & Janés, 119.

2 Alonso, Alvaro ed. (1986), Poesia de Cancionero, Madrid, Catedra,
417.

13




Lins GOMET CaNS

y tiene dos baluartes
hazia el cabo c’ha sentido
ell oluidar,
v cerca las ofras partes,
un 1io mucho crescido,
qu'es membrar.?

La herencia clisica del locus amoenus como paisaje
adecuado y propicio para el amor siguid viva en la tradi-
cidbn medieval culta, aunque con un tono cada vez mas
amanerado. Segin Emilio Orozco, el poeta cortesano del
XV no elige como marco “las descripciones o referencias
realistas a ese mundo de la naturaleza agreste, abierta y
natural, sino, como en la pintura, el cuadro artificioso,
rico y recargado del huerto, vergel vy jardin” (Orozco,
41)4, De hecho, la misma alteracién del tépico nos estd
indicando un cardcter general del arte medieval: su inca-
pacidad para la representacion directa del acontecer espi-
ritual. El escritor o el pintor de la Edad Media acude a la
naturaleza no como marco de vna accién, sino como
parte de la accién misma y de su significado. Ese es el
sentide de la alegoria; lo vemos en el vergel de los Mila-
gros de Nuestra Sefiora o en las montafias que nuestros
enamorados atraviesan. La aportacién mdis propiamente
medijeval al arte es la alegoria. Respecto al paisaje del
amor, la literatura medieval mantiene las formas clisicas,
aunque las altera y aporta algunas caracteristicas propias:
la floresta, la montafia, el viaje peligroso o el encuentro
con el salvaje. Es ése el paisaje propio para los enamora-
dos de las novelas sentimentales, para las penitencias de

3, Manrique, Jorge (1988), Poesig, ed. de Jesis-Manuel Alda, Madrid,
Citedra, 94.

4. Qrozeo, Emilio (1974), Paisaje y sentimiento de la natiraleza en
I poesia espasiola, Madrid, Centro, 41.

14

“Por Asrrros Cammos”

amor, para los caballeros andantes o para los encuentros
con serranas’. Es &se el paisaje que atraviesa Juan Ruiz en
sus correrfas moniafiosas y, mas significativamente, es el
paisaje por donde se adentra Amadis tras vencer en la
aventura del Arco de los Leales Amadores, conquistar el
sefiorio de la Insula Firme y recibir la carta de Oriana.
Amadis cruza la dspera montafia hasta encontrarse con el
ermitafio Andaled e iniciar su penitencia de amor en la
Pefia Pobre bajo el nombre de Beltenebrés. La imagen
del caballero despechado de amor y cruzando las abrup-
tas selvas alcanzé un considerable éxito para la literatura
posterior ¥y todavia juan del Encina llegé a escribir un
famoso romance al respecto:

Por unos puertos arriba

de montafia muy oscura
caminaba un caballero
lastimado de tristura.

El cahallo deja muerto

y él a pie por su ventura,
andando de sierra en sierra,
de camino no se cura,
Métese de mata en mata
por la mayor espesura;

los ojos puestos en tierra,
sospirando sin mesuta;
despedido de su amiga

por su mas que desventura.
{Quién te trajo, caballero,
por esta montafia oscura?®

5, la figura folclérica de la serrana es la forma hispinica de otra
figura comdn al dmbito medieval eurcpeo, la mujer salvaje. Coinciden
ambas en ¢l aspecto fisico, el cardcter ¥ en las connotaciones eréticas,
Sobre el simbolismo general del hombre salvaje, véase Bernheimer,
Richard (1979), Wild Men in the Middle Ages. A Study in Art, Sentiment
and Demonology, New York, Qctagon Books, 121-175; sobre la mujer
salvaje en particular, vid. pags. 155-162.

6. Cancionero de Juan del Encing, facsimil, Madrid, Real Academia
Espafiola, 1928, fol. LXXXVTIr.

i5



Lias GdaiEz Canseon

. Menéndez Pidal sefiald este romance como un antece-
dente directo del episodio de Sierra Morena en la primera
parte del Quefjote’. Pero antes de llegar a Cervantes, la ale-
goria del viaje de amor se recoge de manera insistente en
otros escritores ajenos al 4mbito de la literatura de corte.
Probablemente sea en Garcilaso donde se repite de un
modo mids significativo. Hasta once veces aparece la for-
mula en el breve corpus de su obra poética y siempre
con los rasgos que hemos encontrado en los cancioneros
o en la novela sentimental: la soledad del caminante, la
aspereza del camino, la oscuridad o la faita de una guia
cierta. 8i nos atenemos a la cronologia establecida para la
produccién garcilasiana, casi todos los poemas donde se
acude z la alegoria pueden fecharse entre 1526, el afio de
la conversién al petrarquismo, y 1532, cuando Garcilaso
se asienta definitivamente en Nipoles e inicia su periodo
mis clasicista. Para 1526, Garcilaso debia de tener veinti-
cuairo afios y una educacién literaria perfectamente defi-
nida por el gusto de la literatura cortesana. Esa es la base
esencial de su primer mundo poético v sobre ella viene a
asentarse el petrarquismo,

La imagen del viaje como simbolo del amor también
aparece en Petrarca®, aunque para Garcilaso v los demis
petrarquistas espafioles tiene un referente directo en la

7. Cfr. “Un aspecto en la elaboracién del Quijote®, en De Cervantes y
Lope de Vega (1964), Madrid, Espasa-Calpe, 33.

8. De modo significativo en el soneto XXV del Cancionero, “Bt se
tornando a Famorosa vita, / per farvi al bel desio volger le spalle, / tro-
vaste per la via fossati o poggi, / fu per mostrar quanto & spinoso calle, /
et quanto alpestra et dura la salita, / onde al vero valor conven ch’'uom
poggi”. (Cancionere [1984]; Traduccién y notas de Jacobo Cortines,
Texto italiano establecido por Gianfranco Contini, Madrid, Citedra, I,
150). La atmésfera del poema petrarquista es radicalmente distinta a la
de los cancioneros. Para el propio Garcilaso, no se trata de una metifo-
14, sino de un moédule literario perfectamente definido v aprendido en la
tradicién cancioneril,

16

“PoR Asprros Cammeos”

literatura del XV, de donde la toman como un médulo
temitico perfectamente definido. De un modo u otro Gar-
cilaso apunta la metifora en los sonetos I, VI, XVII, XX,
IO, 303XVI y XXXV, en las canciones I, T v IV v en
un fragmento de la fgloga I1°. Sin embargo, el tema sufre
en Garcilaso un proceso de transformaciéon que responde,
en Gltimo término, a la evolucién general de su poesia.
Como ha demostrado Rafael Lapesa, en los afios que
median entre 1526 y 1532 Garcilaso va destilando las for-
mas hispdnicas cancioneriles, las mezcla con las influen-
cias de Ausias March v de la literatura italianizante y ter-
mina superindolas por medio de la imitacién de los clisi-
cos latinos. En el primer estadio de ese camino poético
encontrariamos el soneto I “Cuando me paro a contem-
plar mi estado”, el soneto VI “Por dsperos caminos he lle-
gado”, la cancidn IV o el soneto XXXVII “Mi lengua va
por do el dolor la guia”. La definicién Gltima del tdpico
en su forma mas hermosa y depurada aparece en el sone-
to XXXIL

Estoy continuo en lgrimas bafiado,
rompiendo €l aire siempre con sospiros;
v més me duele nunca osar deciros

que he llegado por vos a tal estado,
que viéndome do estoy y lo que he andado
por el camino estrecho de seguiros,

si me quiero tornar para huiros,
desmayo viendo atris lo que he dejado;
st a subir pruebo a Ia dificil cumbre,

a cada paso espédntanme en la via
ejemplos tristes de los que han caido.

9. El arranque de la cancion I procede directamente de la imitacién
del soneto CXLV del Cancionero de Petrarca, que a su vez imita la oda
22 det libro I de odas de Horacio. Garcilaso vuelve a recoger la formula
en los verscs 175-180 de la elegia I, aunando los dos modelos.

17




Tins GOMEZ CANSECO

Y sobre todo, fltame la lumbre
de la esperanza, con que andar solia
por la escura regién de vuestro olvido.1?

Tras una referencia iniclal al coédigo del amor cortés v
al secretum amoris (el “nunca osar deciros™) y una breve
imitacién de Petrarca en el verso cuarto!!, Garcilaso recu-
pera ia alegorfa del viaje de amor. Sin embargo, toda la
tension atormentada que emanaba del paisaje ha desapa-
recido y ha sido sustituida por una suavidad proxima a la
del periodo mis clasico. Los elementos alegoricos apare-
cen suavizados por la compafiia de su referente real: “el
camine estrecho de seguiros”, “la lumbre de la esperanza”
¢ “la escura regidn de vuestro clvido”. Ese proceso de
estilizacién sobre la formula medieval no disminuye la
intensidad del poema; al contrario, lo que consigue Garci-
laso es desautomatizar el modelo, liberarlo, cargarlo de
una renovada fuerza expresiva. Hasta tal punto, que el
segundo terceto representa una de las cumbres del arte
garcilasiano. Incluso Fernando de Herrera, siempre frfo vy
cientifico con la literatura propia y ajena, no puede
menos que emocionarse como lector aficionado a la poe-
sfa: “Hermosisima alegoria por todo el terceto; v no sé si
se hallard en la lengua latina otra mds ilustre v bien trata-
da que ésta”'? Es probable que este soneto, convencional
por su temdtica en tanto gue heredera de los cancioneros,
sea uno de los hitos que marquen la evolucién de Garci-
laso hacia los modelos cldsicos que dominan su periodo
napolitano. La imitacién de Virgilio y Horacio aportd una

10. Gallego Morell, Antonio ed. (1972), Garcilaso y sus comentaris-
tas, Madrid, Gredos, 123,

11, Soneto CXXXIV del Cancionero, v.14: “In questo stato son,
donna, per voi” (Cancionero, ed. cit., pig, 490).

12. Gallego Morell, Antonio {ed.), op.ciz., 388,

18

“Por AsrEros CaMmos”

visién radicalmente nueva del paisaje poético, que pudo
atisbarse en la poesia del XV, pero que no alcanzé su
forma definitiva en la literatura espafiola hasta el Quinien-
tos: la naturaleza como complemento activo del senti-
miento humano o como entidad independiente con plena
autonomia estética.

Todavia en la época mds clasicista de Garcilaso puede
encontrarse un significativo fragmento en el que aparece
el eco de los paisajes alegéricos. Se trata de los versos
1113-1121 de la Egloga II, fechada entre la primavera de
1533 v los primeros meses de 1534

Quedé yo entonges como quien camina
de noche por caminoes enriscados,

sin ver dénde la senda o paso inclina,
mas venida ia luz, y contemplados,

del peligro pasaco nace un miedo,

que deja los cabellos erizados.

Asi estaba mirando atento y guedo
aquel peligro que yo atrds dejaba,

que nunca sin temor pensallo puedo.l?

La noche, los caminos enriscados, la senda peligrosa
son los mismos que velamos en la literatura de corte;
incluso podria buscarse el rastro de Ausias March en el
verso 1118: “que deja los cabellos erizados”. La diferencia
clave estd en el “como” que introduce la vision. El paisaje
v el tdpico del viaje del amor se convierten en un ele-
mento de comparacitn, con lo que se reduce definitiva-
mente su fuerza alegérica. De hecho, en la misma Egloga
11, cuando Garcilase vuelve a introducir un paisaje monta-
fioso, éste va a tener un referente real: los montes Pirine-
os, que atravesd en compafiia del duque de Alba en 1532,
Por primera vez en la poesia garcilasiana, el paisaje se

13. Gallego Morell, Antonio (ed.}, op.cit., 208.

19



Las GoMez Canseco

independiza de otros valores secundarios, actda como
SUjeto ¥ no como signo sustitutivo:

Los montes Pirineos, que se estima
de abajo que la cima esti en el cielo,
y desde arriba el suelo en el infierno,
por medio del invierno atravesaba.
La nieve blanqueaba, y las corrientes
por debajo de puentes cristalinas

v por heladas minas van calladas.

El aire las cargadas ramas mueve,
que €l peso de la nieve las desgaja. !4

La disolucién del tépico en Garcilaso es indice de su
desgastamiento. El viaje y el camino peligroso se mantie-
nen como metiforas del amor en la literatura barroca,
Para comprobarlo, basta echar una ojeada a obras como
El peregrino en su pairia de Lope o a sonetos como el de
Luis de Géngora “De un caminante enfermo que se ena-
mord donde fue hospedado™:

Descaminando, enfermo, peregrino,
en tenebrosa noche, con pie incierto
la confusién pisando del desierto,
voces en vano dio, pasos sin tino,1>

Quevedo mismo, y siguiendo de cerca el modelo gar-
cilasiano del soneto XXXII, volvié a utilizar la alegoria del
viaje para referirse a los peligros del amor y, como Garci-
laso, desde un punto de vista personal:

14. Gallego Morell, Antonio (ed.), op.cit., 217.

15, Soneros complatos (1976); ed. de Biruté Ciphjauskaité, Madrid,
Castalia, 145. El soneto de Géngora tiene una posible relacién, sefialada
por Biruté Ciplijauskaité, con la cancién IV de las Rime de Giovanni
della Casa, que mantiene la alegoria del viaje de amor: “Brrai gran
tempo; € del cammino incerto, / misero peregrin...”.

20

“Por Asrrros Cavmmoe”

Por la cumbre de un monte levantado
mis temerosos pasos, triste, sigo;

por norie llevo s6lo mi albedrio,

¥y por mantenimiento mi cuidado.
Llega la noche, y hillome engafiado,

y s6lo en la esperanza me confio;
llego al corriente mar de un hondo rio:
i hallo barca ni puente, ni hallo vado.
Por la ribera arriba el paso arrojo;
dame contento el agua con su ruido;
mas en verme perdido me congojo.
Hallo pisadas de otro que ha subido;
parome a verlas; pienso con engjo

si son de oftro, como yo, perdido.’s

Se trata de imdgenes cada vez mis alejadas de la for-
mulacién con que el tema aparecia en la literatura del XV,
Sin embargo, la idea atn mantenia la fuerza expresiva
suficiente como para que Cervantes la recogiera sin altera-
ciéon en la primera parte del Quijote. La entrada de don
Quijote en la Sierra Morena, lo abrupto del recorrido, las
“soledades y asperezas”, el encuentro con Cardenio, la
penitencia del caballero en la cumbre y la misma carta de
amores forman parte de la imaginerfa del peligroso viaje
de amor tal como la hemos seguido desde las novelas
sentimentales o los libros de caballerfas, La imagen del
caballero que se adentra en una montafia para penar de
amores queddé fijada, como hemos visto, en el Amadis de
Gaula y desde allf alcanza a la penitencia de don Quijote.
Vamos, sin embargo, a4 centrar nuestra atencidén en otro
texto coetdneo de Garci Rodriguez de Montalvo v que,
segin creo, también mantiene notables coincidencias con
el episodic cervantino. Se trata del comienzo de la Cdreel
de amor de Diego de San Pedro:

16. Poesia original completa (1981); ed. de José Manue! Blecua,
Madrid, Planeta, 382-383.

21



Lrgs 0OMEz CARSECO

Después de hecha la guerra del afio pasado,

viniendo a tener el invierno a mi pobre reposo,

pasando una mafiana, cuando ya el sol queria escla-
recer la tierra, por unos vall hondos y escuros que se
hazen en la Sierra Morena, vi salir a mi encuentro por
entre unos robledales do mi camino se hazia un cava-
llero, assi feroz de presencia como espantoso de
vista, cubierto todo de cabello a manera de salvaje.

El salvaje aparece armado con un escudo y una her-
mosa imagen femenina y arrastra tras de si a un caballero
preso, que pide ayuda al caminante y autor. Este se deci-
de a ir con &l:

Y como apresuré mi andar, sin mucha rardaca
alcacé a él y al que la fuerga le hazia, v assi seguimos
todos tres por unas partes no menos trabajosas de
andar que solas de plazer y de gente; v como el
ruego del forcado fue causa que lo siguiese, para
cometer al que lo levava faltivame aparejo y para
rogalle merescimiento, de manera que me fallecia
consejo; y después que rebolvi el pensamiento en
ruchos acuerdos, tomé por el mejor ponerte en algu-
na platica, porque como €l me respondiese, asi yo
determinase; y con este acuerdo supliquéle con la
mayor cortesia que pude me quisiese dezir quién era.
A lo cual assi me respondié: “Caminante, segGn mi
natural condicién, ninguna respuesta quisiera darte,
porque mi ofico més es para secutar mal que para
responder bien; pero como siempre me crié entre
hombres de buena cringa, usaré contigo de la gentile-
za que aprendi y no de la breveza de mi natural. Tu
sabris, pues lo quieres saber, yo soy principal oficial
de la Césa de Amor; lldimanme por nombre Deseo
{...). Cuando estas cosas el atormentador cavallero me
iva diziendo, sobfamos una siefra de tanta altura, que
a mds andar mi fuerca desfallecia, y ya que con
mmucho trabajo llegamos a lo alto de ella, acabé su
respuesta; v como vido que en mis platicas queria
ponelle yo, que comencava a dalle gracias por la

22

“Pop, ASPEROS CAMINOS”

merced recibida, sipitamente desaparecio de mi pre-
sencia; y como esto pasd a tiempo que la noche
venia, ningln tino pude tomar para saber adonde
guid; vy como la escuridad y la poca sabiduria de la
tierra me fuesen contrarias tomé por propio consejo
no mudarme de aquel lugar.

Pasada la noche entre cavilaciones, el amanecer le trae
la vision de la Casa de Amor:

Y cuando ya la lumbre del dia descubrid los cam-
pos vi cerca de mi, en lo mas alto de la sierra, una
torre de altura tan grande que me parecia llegar al
cielo; era hecha por tal artificio que de la estrafieza
de ella comencé a maravillarme; vy puesto al pie, aun-
que el tiempo se me ofrecia més para temer que para
notar, miré la novedad de su lavor v de su edificio,
(San Pedro, 206-209)17

Se sigue la descripcién del castillo del amor v el parla-
menta en el que el prisionero Leriano confiesa al autor la
causa de su prisién. Si trasladamos nuestra atencién al
Quijote, podremos comprobar que Cervantes traslada la
accion de la Cdreel de amor a su novela, aunque descar-
gindola de su sentido alegdrico. Como apunta Pedro Sali-
nas, “el Quijote es una novela de encuentros, casi siempre
con caminantes desconocidos, o tipos extraviados”. Pero
el encuentro con Cardenio no resulta casual; por el con-
trario se nos antoja absolutamente imprescindible para el
desarrollo de la obra. Sin la maleta de Cardenio vy el pos-
terior encuentro con €l en persona, don Quijote no ten-
dria motivo mental de imitacién: no hubiese escrito su
donosa carta a Dulcinea, ni hubiese grabado los versos en

17. San Pedro, Diego de (1987), Cdrcel del Amor, en Herndndez
Alonso, César ed., Novela sentimental espafiola, Barcelona, Plaza &
Janés, 206-209.

23



a

Luis GOMEZ CANSECO

las encinas, ni, en fin, hubiese decidido hacer penitencia
en camisa v como un loco salvaje. Hay un elemento
comin a los <os protagonistas del episodio: el amor. Car-
denio y don Quijote son enamorados. Y la Sierra Morena
es una selva de amor, Dos rasgos diferencian, sin embar-
g0, a Cardenio de don Quijote. £l llegé como enamorado
a la sierra y su pena de amor es real. Don Quijote llega
huyendo de la Santa Hermandad y son el paisaje y la
maleta abandonada las causas iniciales que abren el pro-
ceso que culminard mas tarde con la penitencia.

El viaje de don Quijote es una ascensidn a la cumbre
del amor, representada aqui, como en la Cdrcel de amor,
por Sierra Morena. Como los caminantes alegdricos, don
Quijote v Sancho van perdidos y encuentran al personaje
que va a hacer las veces de guia en su camino hacia la
penitencia, No de guia material, sino espiritual. A lo largo
de la narracién en que se cuenta la locura de Cardenio
hay una accién paralela en la psicologia de don Quijote,
centrada en una frase de Cardenio: “Saludénos cortés-
mente, y en pocas y muy buenas razones nos dijo que no
nos maravillisemos de verle andar de aquella suerte, por-
que asi le convenia para cumplir clerta penitencia que por
sus muchos pecados le habia sido impuesta” (I, XXIID.
Cuando aparece Cardenio, don Quijote, con su idea en
un primer estadio de formacidn, se ofrece a ser su com-
pafiero de penitencia: “Y cuando vuestras desventuras
fueran de aquellas que tienen cetradas las puertas a todo
género de consuelo, pensaba ayudaros a llorar las v pla-
fiitlas como mejor pudiera; que todavia es consuelo en las
desgracias hallar quien se duela dellas” @, XXIV).

Cardenio, mis alli de Amadis u Orlando, actia como
modelo de don Quijote. Pero la personalidad de Cardenio
es literariamente compleja. Como bien intuye don Quijote
a la vista de su equipaje y como luego mostrard con sus
palabras, Cardenio es “un principal enamorado” al que los
desafueros del amor le han conducido a tal estado animi-
co v fisico. La inmediata relacién que se establece en la

24

“Por Asprras Cammos”

mente de don Quijote con Amadis v Orlando no es gratui-
ta. Cardenio resulta ser, como Dorotea v Luscinda, un lec-
tor asiduo del Amadis de Gawla; por otro lado, su locura
tiene todos los visos de ser un trasunto real de la locura
de Orlando. Como en el poema de Ariosto, los pastores
de los alrededores son las victimas inocentes de sus acce-
sos de histeria y el origen de su locura son los celos. Pero
no es ésta la tnica coincidencia entre Orlando v y Carde-
nio: su apariencia fisica es la misma. Y es asi porque en
ambos casos procede de una similar tradicién iconografi-
ca medieval. Se trata del salvaje. La primera descripcion
de Cardenio, entrevisto en la montafia, no deja lugar a
dudas: .
Yendo, pues, con este pensamiento, vio que por
encima de una montafivela que delante de los ojos se
le ofrecia, iba saltando un hombre, de risco en risco y
de mata en mata, con extrafia ligereza. Figurdsele
que iba desnudo, la barba negra y espesa, los cabe-
llos muchos y rabultados, los pies descalzos y las
piernas sin ¢osa alguna; los muslos cubrian unos cal-
zones, al parecer, de terciopelo leonado, més tan
hechos pedazos, que por muchas partes se le descu-
brian las carnes. Traia la cabeza descubierta; y aun-
que pasd con la ligereza que se ha dicho, todas estas
menudencias mird y notd el Caballero de la Triste
Figura. (I, XXIII)

También Orlando vy, ain antes, Lanzarote, tras ser des-
cubiertos en su adulterio, enloquecieron, se retiraron a la
selva y adoptaron la presencia de salvajes'®, El amor pro-
blemitico y esta figura simbolica aparecen continuamente
unidos. El salvaje es un personaje alegdrico intimamente
ligado a la cultura cortesana y particularmente al paisaje
alegdrico del amor. Su funcién es la de representar al

18. Vid. White, Terence H, (1990}, Camelot, Madrid, Debate,
443-448.

25




Trs GOMEZ CANSECG

Deseo. Ast aparece en la Cédrcel de amor de Diego de San
Pedro v todavia en Calderon el disfraz de salvaie es sim-
bolo del deseo e indica un estado de culpa v pecado pré-
ximo al mismo diablo'?, Para Lanzarote, Otlando y Carde-
nio el deseo erdtico es también causa de su transforma-
cién. No asi para don Quijote, al que no le mueve sine su
propia voluntad.

En ese senfido, Cardenio es un trasunto directo del
personaje medieval del salvaje y, més que probablemente,
su antecedente literario mds proximo debemos buscarlo
en la obra de Diego de $San Pedro?®, Pero Cardenio como
personaje es mucho mis complejo; en realidad, su perso-
nalidad se compone de los atributos aleg6ricos del salvaje
v de la actitud lacrimogena y autocompasiva de los prota-
gonistas de la novela sentimental, en este caso de Lerfano.
Cervantes ha resuelto la simplicidad alegérica de la nove-
la cortesana en complejidad psicoldgica; ha convertido la
montaiia alegdrica en el espacio real de una Sierra More-
na que, a pesar de ello, sigue manteniendo los atributos
de una selva y un infierno de amor?!, Cardenio, como

19. Cfr. Egido, Aurora (1983), “El vestido de salvaje en los autos
sacramentaies de Calderon”, en Serta Pbilologica F.Ldzaro Carreter,
Madrid, Catedra, 174-184.

20. Harold V. Livermore (1950) identifica a don Quijote con el salva-
je. Creo que es Cardenio quien mas fielmente se ajusta a las caracteristi-
cas del personaje medieval. Sobre el salvaje y su papel en la literatura y
el arte, vid. Menéndez Pidal, 1957: 24-27; Deyermond, 1964; Dudley v
Novak, 1972; Wells, 1975; Bernheimer, 1579,

21. Aprestandose a partir, Sancho inicia con su amo una disputa teo-
légica: “...y escriba la carta y despdcheme luego, porque tengo gran
deseo de volver a sacar a vuestra merced de este purgatorio donde le
dejo.

- JPurgatorio le Bamas, Sancho? -dijo don Quijote. Mejor hicieras en
Hlamarle infierno, v atin peor, si hay otra cosa que lo sea.

- Quien ha infierno -respondid Sancho- nulla est retencio (I,XXV).
Arturo Marasso en su Cervanies, la invencion del Quijote, apunta va la
itlea de Sierra Morena como un “infierno de enamorados”.

26

“Ponr ASPEROS CAMINOS”

Leriano, estd prisionero de su propio deseo (“le convenia
para cumplir cierta penitencia que por sus muchos peca-
dos le habfa sido impuesta” (I, XXIII) y encarcelado en
el espacio de la Sierra Morena, Don Quijote, como el auec-
tor de Ja Circel de amor, se ofrece a acompafiar al prisio-
nero en su penitencia.

No es necesario llevar el paralelismo més lejos. Parece
evidente que Cervantes conocia no va el topico del viaje
peligroso de amor, sino su forma explicita en Iz tradicion
de la literatura cortesana y, especificamente, en la Careel
de amor. Por otro lado, [a referencia al Amadis no estd
refiida con la presencia de otros modelos literarios, sobre
todo si tenemos en cuenta la fillacidn renacentista del ide-
ario cervantino respecto a la imitacidn compuesta y el uso
de diversos modelos. La clave, la genialidad de Cervantes,
consiste en el modo en que transforma la alegoria y la ali-
menta de vida. Aun manteniendo todos v cada uno de sus
elementos originales, nada queda en el episodio de la pri-
mera parte del Quijote que nos recuerde la frialdad hiers-

tica de las alegorias medievales. Bajo la realidad late el

i simbolo, pero la fuerza del sentimiento
humano lo complica, lo desarrolla

v acaba por transformarlo

absolutamente.

27



